новится гуттаперчевою маніиной и съ задеревенѣлымъ видомъ опять вкодачиваетъ порученный ему гвоздь.

О формализмъ, сухости и безучастности петербургскаго человъка говорилось и писалось много и больше всъхъ И. Аксаковымъ, связывавшимъ этотъ формализмъ, будто бы чуждый русской жизни, только съ петербургскими канцеляріями. Это мнѣніе нѣсколько тѣсно и подчеркивалось Аксаковымъ ради большей наглядности его протеста противъ петербургскихъ западническихъ заимствованій. Люди петербургскихъ канцелярій (какъ и вообще всѣ исполнители) отличаются дѣйствительно сухимъ и безучастнымъ формализмомъ. Но развѣ нѣмецкіе или французскіе чиновники менѣе формальны и болѣе участливы? Сухой, черствый, послѣдовательный педантизмъ нѣмцсвъ вошелъ даже въ пословицу и для насъ, русскихъ, онъ былъ всегда недосягаемымъ идеаломъ, котораго приглашавшимся на русскую службу нѣмецкимъ администраторамъ водворить у насъ такъ и не удалось.

Двойная душа есть общій петербургскій признакъ, и эта двойная душа сидить въ каждомъ петербургскомъ интеллигентъ. Интеллигента съ одною душой въ Петербургъ нътъ. Но двойная душа—не двоедушіе. Этой черты тоже нътъ у петербургскаго человъка. Интеллигентъ оттого и создалъ себъ двойную душу, что неспособенъ на двоедушіе. Душа петербургскаго интеллигента раздвоилась оттого, что у него нътъ характера примирить свои личныя стремленія съ общими условіями жизни, которыя всегда были сильнъе его и всегда его себъ подчиняли. Оттого онъ и выработалъ въ себъ особую механическую половинку души, которою живетъ при однихъ обстоятельствахъ, а другою половинкой, но уже живой души, живетъ, когда снимаетъ свой рабочій фартукъ и приходитъ домой.

Самая коренная и главная особенность петербургскаго человъка, основная черта его общественной и личной физіономіи, есть безхарактерность. Петербургскій человъкъ ни въ чемъ твердо не увъренъ, ничего онъ не знаетъ точно, не имъетъ никакихъ основныхъ знаній, которыхъ ему и пріобръсти-то было негдъ, потому что онъ всегда учился кое-гдъ, кое-какъ и всегда очень лъниво, только чтобы отбыть повинность. Поэтому-то петербургскій интеллигентъ, пе чувствуя отъ того никакихъ затрудненій, можетъ легко ходить по двумъ дорожкамъ. Петербургскій человъкъ собственно оппортюнистъ, онъ всегда плыветъ по теченію и, какъ всъ безхарактерные люди, считаетъ себя человъкомъ съ твердыми убъжденіями и правилами и очень высокаго мнънія о своей сознательности и о своемъ умъ.

Теперешнее время выдвинуло въ петербургской жизни одно любопытное умственное явленіе, намѣтившееся настолько опредѣленно, что о немъ въ Петербургѣ уже говорятъ. Это явленіе— «молодые писатели» (ихъ такъ и называютъ), выступающіе въ качествѣ умѣрепныхъ представителей поколѣнія 80-хъ годовъ, слагающагося при условіяхъ новѣйшей дѣйствительности (преимущественно петербургской). Нѣкоторые петербургскіе литературные кружки относятся очень враждебно къ «молодымъ писателямъ»:

они не признають въ нихъ ни силы, ни даровитости, ни таланта; говорять, что «молодые писатели» сами себя раздувають и сами себя рекламирують и потому ихъ нужно замалчивать. Едва ли это върно. Если «молодые писатели» — будущая сила, то ихъ не замолчишь, а если они — безсиліе и пустой пробный шаръ, то одними разговорами о нихъ не создащь имъ того, чего у нихъ нътъ. Крупное или мелкое, сильное или слабое, но «молодые писатели» выражають несомнънно новое теченіе въ петербургскомъ мышленіи, и отмътить его для публицистики обязательно, тъмъ больте, что «молодые писатели» имъють уже и своего молодаго критика. Критикъ этотъ г. Р. Д. въ Недомль.

Его попыткой отвести «молодымъ писателямъ» опредъленное мъсто, объяснить ихъ какъ преемственное явленіе, даже какъ поправку предъидущему литературному мышленію, я теперь и воспользуюсь. Мивніе г. Р. Д. не простая оцінка того или другаго молодаго писателя. Ніть, г. Р. Д. группируеть ихъ въ Новое литературное покольніе (подъ этимъ заглавіемъ написана имъ въ Недоллю статья) и въ подробностяхъ устанавливаеть законъ этого новаго литературнаго покольнія, являющагося на сміну поколівнію предъидущему и прокладывающему русскому художественному творчеству новый путь.

Наша реальная школа,—говорить г. Р. Д.,— была отрицательною, но ея отрицаніе не распространялось на всю жизнь, какъ европейскій пессимизмъ, а было только отрицаніемъ русскаго «варварства» во имя просвъщенія и человъчности. Литература того времени извлекала изъ русскаго быта только такіе типы, которые она хотъла осмъять или заклеймить (Фамусовы, Собакевичи, Ноздревы, Обломовы, Хлестаковы и т. д.).

Правда, было въ русской дъйствительности (все это говоритъ г. Р. Д.) и еще явлене, тоже привлекавшее внимане литературы и на которое тогдашнее время возлагало всъ свои управленя. Это была небольшая группа людей, преемственно смънявшихъ другъ друга и воспитавшихся на общечеловъческихъ идеяхъ, которыя дали нашей литературъ типы Онъгина, Чацкаго, Печорина, Рудина, Базарова и проч., г. Р. Д. называетъ ихъ невольными протестантами, отщепепцами, чужаками на родинъ, всемірными скитальцами. Изображая эти типы, наши художники сами же и развънчивали ихъ, показывая ихъ несостоятельность передъ жизнью, но это всегда были типы героическіе.

Покольніе сороковыхъ годовъ върило въ индивидуальную мысль, въ человъческій разумъ, въ героя просвъщенія, но оно не сочиняло этого героя изъ головы, а довольствовалось только тъмъ, что изображало «канунъ» предполагаемаго пришествія настоящихъ людей.

Но покольніе шестидесятых годовь на этомъ не остановилось и г. Р. Д. характеризуеть его такъ: «Оно совершенно отдалось головнымъ, теоретическимъ идеаламъ. Недовольное природой и исторіей, оно раціоналистически построило «новаго человъка», весьма мало похожаго на дъйствитель-

наго, и нашло въ себъ способность увъровать въ этого своеобразнаго гомункула; для возведенія реальнаго человъка въ идеалъ, оно опорожнило его отъ всего того содержанія, какимъ маполнили его природа и органическая жизнь націи, и вложила въ него заново-придуманную, новую дуніу. О такой операціи несомнънно свидътельствують всъ оставшіеся отъ того времени идеалы. Припомните, напримъръ, Лопухова, Рахметова, Свътлова, Стожарова и т. п.».

Содержаніемъ идеаловъ сороковыхъ и всёхъ послёдующихъ годовъ до самаго последняго времени было стремление въ героическому (это все говоритъ г. Р. П. и я его цитирую очень подробно, потому что иначе будетъ читателю недостаточно ясно «новое» движение петербургской мысли). Человъкъ, къ которому направлялись идеальные помыслы эпохи, неизмънно противуполагался толпъ, массъ общества, представлялся всегда героемъ, и непремънно героемъ особенной жизни, не похожей на обычную, съ ея «естественнымъ счастіемъ и горемъ, радостями и печалями. Такая простая жизнь объявлялась жалкимъ удёломъ толпы, мёщанствомъ, пошлымъ существованіемъ. Герой долженъ быть чуждъ этой жизни и всецъло отдаться своей высокой цъли и своему великому дълу. Въ сороковыхъ годахъ это великое дёло заключалось въ служении истине, въ проповёди любви и правды, въ борьбъ со здомъ и насиліемъ, а въ шестидесятыхъ и семидесятыхъ годахъ оно заключалось въ служени народу. Это было героическое настроеніе, понимавшее жизнь только какъ борьбу за идеалы, — словомъ, говоритъ г. Р. Д., —то фанатическое настроение, которое заставляетъ чедовъка отръщиться отъ всъхъ благъ и приманокъ жизни и позволяеть ему совершать чудеса героизма и самоотверженія въ сферъ общественной

Новое покольніе (80-хъ годовь) родилось скептикомъ и идеалы отцовъ и дівдовь оказались надъ нимъ безсильными. Оно не чувствуетъ ненависти и презрінія къ обыденной человіческой жизни, не признаетъ обязанности быть героемъ, не вірить въ возможность идеальныхъ людей. Всё эти идеалы—«сухія, логическія произведенія индивидуальной мысли» и для новаго покольнія осталась только дійствительность, въ которой ему суждено жить и которую оно потому и признало. Оно приняло свою судьбу спокойно и безропотно, оно прониклось сознаніємъ, что все въ жизни вытекаеть изъ одного и того же источника—природы, все являетъ собою одну и ту же тайну бытія, и возвращается къ пантеистическому міросозерцанію.

Молодыхъ писателей пока еще немного, пишутъ они недавно «и среди нихъ не нашлось еще никого, кто подарилъ бы насъ крупнымъ художественнымъ произведениемъ въ истинномъ смыслъ этого слова», но, тъмъ не менъе, въ цъломъ наша новъйшая художественная литература проникнута однимъ и тъмъ же духомъ, «однимъ и тъмъ же стремленіемъ реабилитировать дъйствительность». Нъкоторые изъ нихъ, правда, были



кольнія, говорить, что то, что будеть, никому неизвъстно, что будущее составляеть тайну природы и что эту тайну природы можеть открыть внезапно любой «молодой беллетристь», сидящій подъ своею смоковницей въ молчаливомъ созерцаніи природы и занимающійся «пантеизмомъ».

Ну, а нужно ли что-нибудь для этого знать? Знать—тоже ничего не нужно, потому что откровеніе, которое снизойдеть само собою, сниметь завѣсу со всѣхъ тайнъ бытія (молодые беллетристы, какъ разсказываютъ въ петербургскихъ литературныхъ кружкахъ, дѣйствительно все это утверждаютъ. Отрицаютъ они будто бы и образованіе, и науку,—вѣроятно, подъ вліяніемъ Л. Толстаго. А что эти толки о «молодыхъ беллетристахъ» недалеки отъ истины, можно заключить и изъ характеристики г. Р. Д., подтверждающаго ихъ вѣру въ наитіе).

Не выяснится ли лучше непроизвольная характеристика нарождающагося новаго петербургскаго покольнія и его «молодых» беллетристовъ», нъсколько затемненная у г. Р. Д. способомъ его изложенія, слъдующими сопоставленіями? Я только повторю отрицательный пріємъ г. Р. Д.

Г. Р. Д. говорить, что вст прежніе идеальные (художественные) типы или люди были несостоятельны, но они всегда знали, чего хотять; теперешніе, значить, будуть состоятельными, потому что не знають, чего они хотять, и не имъють никакого опредъленнаго общественнаго плана въ жизни.

Поколъніе сороковыхъ годовъ върило въ индивидуальную мысль, въ человъческій разумъ, въ героя просвъщенія; теперешніе (молодые беллетристы) не върять ни въ какого героя и ни въ какое просвъщеніе.

Поколъніе шестидесятых годовъ сочинило теоретическій идеаль и выдумало «новаго человъка», опорожнивъ его отъ всего того содержанія, какимъ наполнила его природа и органическая жизнь націи; молодые беплетристы никакого человъка не выдумываютъ, а изъ прежняго вынимаютъ его содержаніе и въ такомъ опорожненномъ видъ заставляютъ его ждать, когда на нихъ (молодыхъ беллетристовъ) снизойдетъ откровеніе и имъ станетъ ясна тайна бытія.

По идеалу сороковых и всёх послёдующих годовъ человёк представлялся героемъ: въ немъ были гражданскія стремленія, онъ или проповёдываль любовь, правду, справедливость, боролся со зломъ и насиліемъ, или же, какъ въ 60-хъ и 70-хъ годахъ, хотёлъ служить народу. Новому человёку героемъ быть не полагается, ему позволяется только обзавестись молодою и красивою женой, уёхать на лёто на дачу и разводить цвёты.

Идеалы 40-хъ и 60-хъ годовъ были лишь «сухими логическими произведеніями индивидуальной мысли», у новаго же покольнія (молодыхъ беллетристовъ) никакихъ индивидуальныхъ мыслей нътъ и для нихъ осталась «только дъйствительность», въ которой имъ суждено жить, а потому все дъйствительное они признаютъ справедливымъ и очень имъ довольны.

Признавъ, что ничто не можетъ быть дучше дъйствительности, «моло-



A ens passens of - Surgegrap ...

Mr. 3 20

дые беллетристы» задались цёлью ее «реабилитировать» и пропагандировать свои принципы беллетристическими произведеніями.

Г. Р. Д., отрицая совершенно серьезно и убъжденно все предъидущее движение русской мысли, даеть, однако, такую характеристику «новаго по-кольнія» и «молодыхь беллетристовь», что, право, не знаешь, за что ее принять,—такь она похожа на иронію. Но несомньно, что все, что пишеть г. Р. Д. о молодомь покольній и молодыхь беллетристахь, такь и есть въ дъйствительности. Они опорожнили себя оть всего предъидущаго и эту пустоту еще ничьть не заполнили.

Упадокъ мысли «молодыхъ беллетристовъ» видънъ въ тъхъ ничтожныхъ темахъ, которыя опи разрабатываютъ. Темы эти берутся большею частью изъ газетныхъ корреспонденцій и дневника происшествій, и потому имъютъ преимущественно полицейскій характеръ. Беллетристическія произведенія молодыхъ беллетристовъ чаще всего художественный перифразъ газетныхъ сообщеній о какомъ-нибудь мъстномъ происшествіи или случав, перифразъ, сдълапный иногда даже вовсе и не талантливо. Мальчикъ скралъ у родителей деньги и удраль съ дъвочкой-гимназисткой въ Петербургъ, собака съвла котятъ, церковнаго старосту обманули воры, трусливый лъсникъ не вышель изъ своей хаты па крикъ о помощи, вотъ темы для художественнаго творчества молодыхъ беллетристовъ. Ужь будто бы это пантензиъ? Ужь будто бы вся Россія до того опорожнилась, что для мыслящаго человъка въ ней нътъ ничего, что хотълось бы ему понять и объяснить?

Да хотя бы и сами «молодые беллетристы»! Развѣ они не такое явленіе, надъ которымъ, прежде чѣмъ возводить его въ «перлъ созданія», какъ это дѣлаетъ г. Р. Д., слѣдовало бы призадуматься посерьезнѣе? Вѣдь, нельзя же превращать въ нуль всю умственную работу предъидущихъ поколѣній, выдвинувшихъ дѣятелей, которыхъ признаетъ и чтитъ вся просвѣщенная Россія и умственнымъ трудомъ которыхъ обновилась вся русская жизнь, и вмѣсто ихъ пропагандировать новыхъ вождей, рекомендуя ихъ, какъ людей, у которыхъ внутри пока еще ничего нѣтъ, которые еще ничего не сдѣлали и ничего не сказали, но которые современемъ (если ихъ посѣтитъ наитіе), можетъ быть, что-нибудь и скажутъ! А, кажется, только такую рекомендацію «молодымъ беллетристамъ» и сдѣлалъ г. Р. Д.

«Молодые беллетристы» — вполнъ петербургское явлене и продуктъ исключительно петербургскаго мышленя, для котораго весь міръ наблюденій ограничивается Зоологическимъ садомъ, Аркадіей, Казанской улицей и Невскимъ проспектомъ съ ихъ внъшними порядками и благоустройствомъ. Это тотъ опорожненный Петербургъ, который теперь ръшительно растерялся, весь ушелъ въ себя и ничего не видитъ, кромъ себя. И, въ то же время, онъ сохранилъ всъ свои основныя петербургскія черты: сильно развитое чувство личности (при безхарактерности и безличности), всегдашнюю свою способность плыть по теченю и наклонность мънять и сообразовать свое

E you Dergepan

A cent partitud on

A.



настроеніе съ новыми временами и новыми въяніями. Въ этомъ отношении Петербургъ уже, конечно, самый безличный городъ: это пакая-то опара или тъсто, которое всегда принимаетъ форму горшка, въ который его положатъ. Даже кн. Мещерскій обозвалъ теперешній Петербургъ «размазнею, которая ничего не межетъ дать, кромъ прозябанія». Но этотъ Петербургъ опять только кружковый Петербургъ, и обобщать его нельзя ни въ «новое покольніе», ни въ «Россію».

Теперешній Петербургъ меньше всего имѣетъ умственныхъ возможностей возводить себя въ какую-либо идею, которую бы приняла Россія. Его «новое», что нашло себѣ даже и литературное представительство въ лицѣ «молодыхъ беллетристовъ», и ихъ критика, настолько чуждо тѣхъ вопросовъ, на которые Россія ждетъ отвѣтовъ, что теоретическія оправданія дѣйствительности (индифферентизмъ и полное отчужденіе отъ жизни подъкрасивымъ литературнымъ названіемъ «пантеизма»), за которое взялись «молодые писатели», сослужитъ плохую службу Петербургу. Прежде отъ Петербурга Россія ждала идей и ихъ дѣйствительно получала, Петербургъ будилъ мысль, изъ него шла жизнь и живое слово; теперешній же Петербургъ разсказываетъ Россіи, какія у нея прекрасныя поэтическія степи, какъ собаки поѣдаютъ котятъ и какъ мальчики дѣлаютъ не только всякія глупости, но и всякія пакости. Такой Петербургъ, конечно, убѣдитъ скоро Россію, что отъ него никакихъ идей и ничего особенно умнаго ждать не слѣдуетъ.

Теперешнему Петербургу едва ли даже и возможно установить свой умственный авторитеть, потому что онъ находится въ положени улья, потсрявшаго матку. У Петербурга изтъ умственнаго центра, изтъ никакой общей связывающей всьхъ идеи, нътъ общаго дъла. И когда Петербургъ очутился въ положени улья безъ матки, когда онъ разсыпался на свои единичныя части, то каждая такая отдёльная частица ухватилась всёми инстинктами своего умственнаго самосохраненія за ближайшую и единственно оставшуюся ей доступною общественную форму форму кружка. А такъ какъ каждый кружокъ имъетъ передъ своими глазами только то общее, которое его соединяеть, то онъ это свое общее превратиль во всероссійское и мушку, которая его вылечила, желаеть налъпить на всю Россію. Тъ, кто нашель свою мушку въ винть, совътують и всей Россіи играть въ винтъ; кто нашелъ свою мушку въ «Аркадіи», --готовы всю Россію покрыть Аркадіями или превратить ее въ одинъ большой трактиръ Палкина. Этого же закона обобщенія не избъть и кружокъ «молодыхъ беллетристовъ», превратившій себя тоже во всероссійскую идею и даже въ цълое молодое покольнів.

А, между тёмъ, свою кружковость «молодое поколёніе» могло бы легко усмотрёть изъ того, что Падсонъ разошелся чуть ли не въ десяти изданіяхъ, могло бы усмотрёть и въ тёхъ симпатіяхъ, которыми пользовался внига уп.





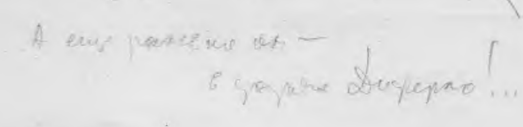
A

Вс. Гаршинъ и которыми пользуется г. Короленко, и какими не пользуется ни одинъ изъ остальныхъ молодыхъ писателей. Причина этого, конечно, не въ меньшей талантливости этихъ остальныхъ. Г. Р. Д. называетъ Надсона, Вс. Гаршина и г. Короленко единственными изъ молодыхъ писателей, «продолжавшихъ традиціи прошлаго». Въ этомъ, конечно, только и причина ихъ успъха. Очевидно, что «старое» лучше «новаго».

Петербургъ несомивно утратилъ свое значение головы России, какъ чего-то цвльнаго и однодумнаго, и, распавшись на кружки, напомипаетъ голову, думающую въ разбродъ отдвльными своими способностями и нервноголовными центрами. Двло пошло еще и дальше. Въ петербургской журналистикв, —чего никогда въ ней прежде не было, —стало обнаруживаться такое «дифференцированіе», что сами кружки внутри себя начали распадаться на свои составныя части, стараясь освободить себя отъ собственныхъ центровъ. Въ одной изъ рецензій майской книжки Ствернаго Впссмика явилось даже и оправданіе подобнаго журнальнаго дифференцированія теоріей «солистовъ», какъ противупоставленіемъ теоріи «хороваго начала».

Это тоже преимущественно петербургское явление. Въ деревиъ человъкъ чувствуеть себя свободнее и шире, онъ находится въ зависимости почти исключительно отъ силъ природы, онъ только ихъ во всемъ и видитъ и только съ ними и соображаеть свои дъйствія. Оть этого-то деревенскій человъкъ и по преимуществу консерваторъ. Въ петербургскихъ же каменныхъ катакомбахъ, гдъ нъть никакой природы, гдъ все узко и тъсно, -- тъсно до того, что люди и ходить-то должны въ известномъ порядке, въ линію, только впередъ и назадъ и кромъ этихъ двухъ направленій имъ нътъ другаго выбора, - человъку, наконецъ, становится уже очень тягостно, ему претять всв эти указки и, стараясь освободиться, онъ начинаеть съ того, что ему легче сбросить, т.-е. съ ближайшихъ личныхъ отношеній. Въроятно, отъ этого же и семейная жизнь идеть въ Петербургъ не союзомъ, а враждой, и люди женятся какъ будто только для того, чтобы потомъ весь въкъ освобождать себя другъ отъ друга. Катакомбная жизнь и два направденія, по которымъ людямъ только и предоставляется ходить, дёлають то, что петербургскій человікь, увлекаясь мечтою о лучшемь, становится «пантеистомъ» и «солистомъ».

Но это исходъ только лучшихъ и мыслящихъ людей. Немыслящіе (интеллигенція физіологическая или зоологическая), какъ пишеть въ одной заграничной нѣмецкой газетѣ ея петербургскій корреспондентъ, получаютъ въ Петербургѣ совсѣмъ особый обликъ и образуютъ особый національный типъ—петербургскій: «Разсмотрите ихъ поближе,—говоритъ корреспондентъ,—и вы увидите нѣсколько внѣшнихъ признаковъ, хотя опредѣлить ихъ словами очень трудно. Блѣдные, скучающіе, наводящіе скуку и ищущіе наслажденій, во что бы то ни стало, но наслажденій варварской цивилизаціи...»





Эту нервную породу, которой петербургская жизнь не даетъ никакого умственнаго и душевнаго содержанія, могуть шевелить только сильныя нервныя возбужденія, и понятно, что она за ними гонится.

Требовалось особое искусство, чтобы выдумать такую тягостную жизнь, какую выдумаль себь Петербургь. Въ немъ жизни нъть и люди стараются только забыться на разныхъ ея суррогатахъ. Нервная торопливость, въчная суета, масса «дълъ», которую каждому приходится передълать въ день въ конторахъ и канцеляріяхъ, бъготня по улицамъ, огромные «концы» и физическое утомленіе, слъдующее за всъмъ этимъ безтолковымъ, суетливымъ и спъшнымъ движеніемъ, настолько поглощаетъ силы петербургскаго человъка, что ему совсъмъ не остается времени подумать, что и для чего онъ все это дълаетъ. Но отнимите отъ Петербурга его суетливое движеніе и уличную бъготню, на которыхъ онъ забывается, и Петербургъ сталь бы городомъ самыхъ несчастныхъ и скучающихъ людей въ міръ.

Суррогатное существование всегда очень томило Петербургъ и онъ постоянно придумывалъ одно за другимъ средства къ выходу въ настоящую жизнь. Но все, что онъ ни придумывалъ, было не средствами къ выходу, а только указаниемъ на то, чѣмъ онъ болѣетъ. Его вѣчный вопросъ: «что дѣлать» и его разселение интеллигенции по деревнямъ, и его протестъ противъ «мѣстъ» и «жалованья», и его теперешний «пантеизмъ», и его новъйшая теорія «солистовъ»—только указанія на то, чего ему недостаетъ. Ему же недостаетъ только дѣла и возможностей для дѣла. Всѣхъ томитъ безцѣльность и безплодность существованія.

Даже крайніе петербургскіе консерваторы почувствовали, что они разсыпаются какъ песокъ морской, что у нихъ исчезъ умственный цензъ, что ихъ «партія впала въ безначаліе», что ей нуженъ новый Катковъ. На это въ томъ же консервативномъ Гражданини, кажется, самъ редакторъ отвъчаетъ: «Явись теперь новый Катковъ, съ болъе сильнымъ даже талантомъ, и тотъ оказался бы безсильнымъ. Катковъ былъ сыномъ своего времени и поэтому быль бы немыслимь теперь, ибо онъ явился бы не въ свое время и обреченъ былъ бы на безсиліе... Катковъ съумълъ своимъ сильнымъ талантомъ публициста воспользоваться духовною мощью своего общества, — это безспорно; но не будь этой духовной мощи въ то время въ русскомъ обществъ, Катковъ не могъ бы имъть ни своей силы, ни своего положенія, ни своего обаянія. Это было въ самый разгаръ возрожденія русской жизни, два года посль 1861 года, когда все кипьло жизнью, и именно жизнью духовною, когда лучшіе люди шли на общественную службу, когда въ каждомъ русскомъ человъкъ билось сильно сердце, когда либералы создали цълую Ніагару мыслей, стремленій, цълей въ руслъ русской умственной жизни и этимъ самымъ вызывали къ жизни и противниковъ этого громаднаго урагана, - словомъ, когда все, что дремало до того. проснудось и на борьбу выступили всъ силы добра и зла, на борьбу жи-

A construction con

the way now a congression

to you degeno ...

8\*





вую и, можно безъ преувеличенія сказать, народную, въ смыслё животрепещущихь вопросовь судьбы Русскаго государства, эпохою создавшихся...
Но съ тёхъ поръ мы прожили болёе ста лётъ по духовному содержанію...
Кто теперь зоветь Каткова въ смыслё руководителя? Никто, потому что
теперь нечего было бы Каткову дёлать: нётъ мыслей и чувствъ, изъ которыхъ могла бы слагаться духовная мощь для его вдохновенія и укрёпленія... Мы всё были тогда его силою и его бронею. А теперь что мы стали? Мы стали размазнею, которая ничего не можеть дать, кромё прозибанія...»

Очевидно, что Петербургъ переживаетъ теперь умственный кризисъ, и не только его переживаетъ, но и начинаетъ его сознавать.

Н. Ш.

(н. В. Шелгунов)

